
Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer 
Vol. 7, No. 1, Juni 2025 

 

1 
 

IMPLEMENTASI BUDAYA BAKU UNTUK TERAPI MINDFULNESS ISLAMI 

SEBAGAI ALTERNATIF PENANGGULANGAN KECEMASAN DAN DEPRESI 

DI KALANGAN GENERASI MUDA  

(STUDI KASUS DI LINGKUNGAN DAARUT TAUHIID BANDUNG) 

 
1Fadhilah Aini, 2Nurul Husna 

12Universitas Pendidikan Indonesia, UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

Email: 1fadhilahaini.25@upi.edu, 2nurulhusnaalpian@gmail.com  

 

ABSTRACT 
This study aims to explore the effectiveness of the implementation of BAKU (Good and Strong) 
culture in Islamic mindfulness therapy as an alternative to overcome anxiety and depression among 
the young Muslim generation, especially in the Daarut Tauhiid Bandung environment. The 
background of this research is based on the high prevalence of mental health disorders, such as 
anxiety and depression, among Indonesian adolescents, which is exacerbated by the pressures of the 
digital era and the lack of interventions based on religious and cultural values. The method used was 
qualitative with a phenomenological approach, involving young Muslims who are digitally active 
and regularly attend religious activities. Data were collected through in-depth interviews using 
semi-structured guidelines, then analyzed thematically. The results show that the integration of 
BAKU culture in Islamic mindfulness practices is able to improve resilience, psychological well-being, 
and the ability to manage emotions of the younger generation. This approach is considered more 
relevant and acceptable because it is in line with spiritual and cultural values. This study 
recommends the development of mental health programs based on Islamic mindfulness and local 
culture as an effective preventive and curative solution for young Muslim generations in the digital 
era.  
 
Keywords: BAKU culture, Islamic mindfulness, young generation, Mental health. 
 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi efektivitas implementasi budaya BAKU (Baik dan 
Kuat) dalam terapi mindfulness Islami sebagai alternatif penanggulangan kecemasan dan depresi 
di kalangan generasi muda Muslim, khususnya di lingkungan Daarut Tauhiid Bandung. Latar 
belakang penelitian ini didasari oleh tingginya prevalensi gangguan kesehatan mental, seperti 
kecemasan dan depresi, di kalangan remaja Indonesia, yang diperparah oleh tekanan era digital 
dan minimnya intervensi berbasis nilai agama dan budaya. Metode yang digunakan adalah 
kualitatif dengan pendekatan fenomenologi, melibatkan generasi muda Muslim yang aktif secara 
digital dan rutin mengikuti kegiatan keagamaan. Data dikumpulkan melalui wawancara 
mendalam menggunakan pedoman semi terstruktur, kemudian dianalisis secara tematik. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa integrasi budaya BAKU dalam praktik mindfulness Islami mampu 
meningkatkan resiliensi, kesejahteraan psikologis, dan kemampuan pengelolaan emosi generasi 
muda. Pendekatan ini dinilai lebih relevan dan diterima karena selaras dengan nilai spiritual dan 
budaya yang dianut. Penelitian ini merekomendasikan pengembangan program kesehatan 
mental berbasis mindfulness Islami dan budaya lokal sebagai solusi preventif dan kuratif yang 
efektif untuk generasi muda Muslim di era digital. 
 
Kata Kunci: Budaya BAKU, mindfulness Islami, generasi muda, kesehatan Mental 
 
 

 

mailto:fadhilahaini.25@upi.edu
mailto:nurulhusnaalpian@gmail.com


Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer 
Vol. 7, No. 1, Juni 2025 

 

2 
 

PENDAHULUAN 
Di tengah pesatnya perkembangan dunia digital, generasi muda di berbagai belahan 

dunia menghadapi tantangan yang semakin rumit. Dengan kemudahan mengakses 
informasi lewat internet dan media sosial, mereka kerap mengalami tekanan tinggi, baik 
dalam bidang akademik maupun sosial (Nyayu et al., 2025). Kondisi ini berpotensi 
menimbulkan stres, kecemasan, serta berbagai masalah kesehatan mental lainnya. Data 
dari Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) menunjukkan bahwa kasus gangguan kesehatan 
mental di kalangan remaja terus bertambah, sehingga diperlukan solusi yang efektif 
untuk menjaga kesejahteraan psikologis mereka. Situasi ini menjadi semakin 
memprihatinkan karena dapat menurunkan kualitas hidup, menghambat pencapaian 
akademis, serta mengganggu hubungan sosial dan spiritual para generasi muda. 

Permasalahan utama yang dihadapi adalah tingginya angka kecemasan dan depresi 
di kalangan generasi muda, yang belum diimbangi dengan intervensi berbasis nilai-nilai 
Islam dan budaya secara sistematis dan terstruktur. Berdasarkan Survei Kesehatan 
Indonesia (SKI) 2023, prevalensi depresi pada kelompok usia 15-24 tahun (generasi Z) 
adalah sekitar 2%, dengan prevalensi kecemasan sebesar 3,7%.   

Survei Indonesia National Adolescent Mental Health Survey (I-NAMHS) 2023 
melaporkan bahwa satu dari tiga remaja Indonesia (sekitar 34,9% atau 15,5 juta remaja) 
mengalami setidaknya satu masalah kesehatan mental, termasuk depresi dan kecemasan. 
Prevalensi kecemasan pada remaja perempuan adalah 28,2% dan pada remaja laki-laki 
25,4%. Prevalensi depresi pada remaja perempuan sekitar 6,7%, sedangkan pada laki-
laki 4,0%. 

Data lain menunjukkan bahwa sebanyak 1% remaja mengalami depresi, 3,7% 
mengalami kecemasan, dan 0,9% mengalami post traumatik stress disorder (PTSD). Dari 
remaja yang mengalami depresi, 61% di antaranya pernah memiliki pemikiran untuk 
mengakhiri hidup dalam satu bulan terakhir, yang menunjukkan risiko tinggi terkait 
kesehatan mental. 

Meskipun angka depresi dan kecemasan cukup tinggi, hanya sebagian kecil remaja 
yang mengakses layanan kesehatan mental, misalnya hanya 2,6% remaja dengan 
masalah kesehatan mental yang pernah mengakses layanan dukungan atau konseling. 

Minimnya edukasi serta kurangnya penerapan mindfulness Islami menyebabkan 
banyak anak muda belum memiliki kemampuan yang memadai untuk mengelola stres 
dan emosi, sehingga mereka lebih rentan terhadap gangguan kesehatan mental (Agustin 
& Hidayah, 2024). Selain itu, wawasan dan pemahaman mengenai mindfulness Islami 
masih terbatas dan belum terintegrasi secara menyeluruh dalam sistem pendidikan 
maupun aktivitas keagamaan (Alfurqan & Wirdati, 2024). Situasi ini menjadi semakin 
serius karena kecemasan dan depresi yang tidak tertangani dapat memberikan dampak 
negatif pada berbagai aspek kehidupan generasi muda. Pendekatan penanganan yang 
tidak selaras dengan nilai-nilai agama juga dapat menimbulkan penolakan dan 
menurunkan efektivitas proses pemulihan. Jika dibiarkan, persoalan ini dapat 
menghambat peran generasi muda sebagai agen perubahan di tengah masyarakat. 

Mindfulness telah diakui sebagai metode yang efektif untuk meningkatkan 
kesehatan mental dan kesejahteraan psikologis. Prinsip mindfulness mengajarkan 
seseorang untuk sepenuhnya hadir dan sadar pada momen sekarang, serta mengamati 
pikiran dan perasaan tanpa memberikan penilaian. Dalam ranah pendidikan, 
mindfulness dapat membantu siswa mengelola stres dan meningkatkan fokus, sehingga 
mendukung proses pembelajaran mereka (Lie et al., 2023). Berbagai penelitian 



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer 
Vol. 7, No. 1, Juni 2025 

 

3 
 

membuktikan bahwa praktik mindfulness mampu mengurangi gejala kecemasan dan 
depresi sekaligus meningkatkan kualitas hidup secara menyeluruh (Laelatuh, 2025). 

Beberapa studi mengindikasikan bahwa pendekatan mindfulness yang tidak 
mengakomodasi konteks budaya atau agama cenderung memberikan hasil yang kurang 
maksimal. Misalnya, praktik mindfulness yang bersifat sekuler mungkin kurang efektif 
jika diterapkan dalam lingkungan dengan keyakinan agama yang kuat, seperti Islam. Hal 
ini menimbulkan pertanyaan penting mengenai bagaimana mindfulness dapat 
disesuaikan agar lebih selaras dengan nilai-nilai spiritual yang dianut oleh generasi muda 
Muslim. 

Dalam penelitian ini, teori-teori psikologi positif seperti teori resiliensi dan teori 
kesejahteraan subjektif akan dijadikan sebagai landasan teori. Teori resiliensi 
menekankan pentingnya kemampuan seseorang untuk bangkit kembali setelah 
mengalami kesulitan, sementara teori kesejahteraan subjektif fokus pada bagaimana 
individu menilai kualitas hidup mereka sendiri. Dengan mengacu pada teori-teori 
tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mendalami pengaruh positif dari praktik 
mindfulness yang berbasis pada nilai-nilai Islam dan budaya BAKU (Baik dan Kuat) yang 
diterapkan di Daarut Tauhiid dalam mengatasi kecemasan dan depresi pada generasi 
muda. 

Analisis dari penelitian terdahulu menunjukkan bahwa praktik mindfulness secara 
umum memberikan dampak positif terhadap kesehatan mental. Namun, studi mengenai 
integrasi nilai-nilai spiritual dalam praktik mindfulness masih sangat terbatas. Kajian 
yang lebih konseptual membahas prinsip-prinsip Islam yang diintegrasikan dalam teknik 
mindfulness sebagai pendekatan untuk mengatasi masalah kesehatan mental, 
menegaskan pentingnya adaptasi mindfulness dalam konteks nilai-nilai agama Islam 
agar lebih efektif dan sesuai budaya (Amanda & Syahidin, 2024). Penelitian lainnya 
mengkaji hubungan antara mindfulness dan religiusitas pada remaja Muslim juga 
menunjukkan bahwa keduanya berperan signifikan dalam menurunkan tingkat depresi, 
menegaskan perlunya pendekatan mindfulness yang mengakomodasi nilai keagamaan. 
(Mochamad et al., 2024). Penelitian (Khairanis & Aldi, 2024) mengeksplorasi peran 
mindfulness berbasis Islam dalam meningkatkan kesejahteraan psikologis siswa di era 
digital, pada studi kualitatifnya menemukan bahwa praktik mindfulness Islami 
membantu siswa mengelola emosi, menurunkan kecemasan, dan meningkatkan rasa 
syukur serta hubungan sosial, sehingga direkomendasikan untuk diintegrasikan dalam 
kurikulum pendidikan. 

Oleh karena itu, penelitian ini akan memusatkan perhatian pada bagaimana elemen 
spiritual Islam dan budaya BAKU dapat memperkaya pengalaman mindfulness bagi 
generasi muda Muslim. Dengan demikian, bagian pendahuluan ini memberikan 
gambaran menyeluruh mengenai pentingnya mengeksplorasi peran mindfulness 
berbasis Islam dan budaya BAKU dalam meningkatkan kesejahteraan psikologis generasi 
muda di era digital, sekaligus menjelaskan konteks dan tujuan dari penelitian ini. 

Dengan memahami keterkaitan antara praktik spiritual dan kesehatan mental, 
selanjutnya dapat merancang intervensi yang lebih efektif dan sesuai untuk siswa Muslim 
di era digital. Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi baik secara 
akademis maupun praktis bagi para pendidik dan pembuat kebijakan dalam menciptakan 
lingkungan belajar yang lebih mendukung kesehatan mental generasi muda. Selain itu, 
temuan dari penelitian ini juga dapat dijadikan sebagai referensi dalam pengembangan 



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer 
Vol. 7, No. 1, Juni 2025 

 

4 
 

program pendidikan formal Maupin non-formal berbasis nilai-nilai agama yang lebih 
menyeluruh dan berkelanjutan di masa mendatang. 
 

METODOLOGI 
Penelitian ini bertujuan untuk menilai efektivitas budaya BAKU dalam menerapkan 

mindfulness Islami sebagai cara mengatasi kecemasan dan depresi pada generasi muda. 
Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan fenomenologi 
untuk menggali pengalaman generasi muda Muslim dalam praktik mindfulness berbasis 
Islam serta dampaknya terhadap pengelolaan kecemasan dan depresi di era digital. 
Subjek penelitian terdiri dari generasi muda Muslim yang aktif menggunakan teknologi 
digital dan rutin mengikuti kegiatan di lingkungan Daarut Tauhiid Bandung, dipilih 
secara purposive sampling.  

Instrumen penelitian berupa pedoman wawancara semi terstruktur yang dirancang 
untuk mengeksplorasi pengalaman subjektif partisipan terkait praktik mindfulness 
Islami yang berlandaskan nilai budaya BAKU. Wawancara menggunakan pertanyaan 
terbuka agar partisipan dapat menjelaskan secara mendalam bagaimana mereka 
mengintegrasikan nilai Islam dan budaya BAKU dalam praktik mindfulness serta 
dampaknya pada kesehatan mental. Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara 
mendalam yang dijadwalkan secara fleksibel untuk menciptakan kenyamanan bagi 
partisipan agar dapat berbagi pengalaman secara bebas. Setiap sesi wawancara direkam 
dengan izin partisipan dan kemudian ditranskrip untuk analisis. Catatan lapangan juga 
dibuat untuk menangkap konteks dan nuansa selama wawancara. Analisis data 
menggunakan metode tematik, dengan membaca transkrip secara menyeluruh untuk 
mengidentifikasi tema utama dari pengalaman partisipan. Proses ini meliputi 
pengkodean data, pengelompokan tema, dan penarikan kesimpulan berdasarkan pola 
yang ditemukan. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan memberikan 
pemahaman mendalam tentang peran mindfulness Islami berbasis budaya BAKU dalam 
meningkatkan kesejahteraan psikologis generasi muda di era digital. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Analisis Kondisi Kecemasan dan Depresi pada Generasi Muda Muslim  
Dalam kehidupan sehari-hari, stres merupakan fenomena yang sangat umum 

dialami oleh banyak individu. Kondisi ini sebenarnya dapat berfungsi sebagai stimulus 
yang merangsang atau memotivasi seseorang untuk mengambil tindakan atau respons 
tertentu dalam menghadapi tantangan. Namun, ketika tingkat stres menjadi berlebihan 
dan tidak terkendali, hal tersebut justru dapat memberikan dampak negatif yang 
signifikan, mengganggu keseimbangan fisik, emosional, dan mental, serta menghambat 
kelancaran aktivitas dan kualitas hidup individu tersebut (Bayu Aji et al., 2024). 

Bagi generasi muda, terutama yang sedang berada pada masa transisi dan 
perkembangan penting dalam kehidupan, stres yang berlebihan dapat menjadi faktor 
risiko utama yang memicu berbagai gangguan kesehatan mental seperti kecemasan dan 
depresi. Tekanan akademik, tuntutan sosial, perubahan identitas, serta ketidakpastian 
masa depan sering kali menjadi sumber stres yang intens bagi mereka. Jika tidak dikelola 
dengan baik, stres ini tidak hanya mengganggu prestasi akademik dan hubungan sosial, 
tetapi juga dapat menurunkan motivasi, menghambat perkembangan diri, dan bahkan 
memicu perilaku berisiko (Hendrikson Febri, 2024).  



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer 
Vol. 7, No. 1, Juni 2025 

 

5 
 

Menurut Daradjat, sebagaimana yang diinterpretasikan oleh Mafud (2014), 
kesehatan mental seseorang dipengaruhi oleh dua kategori faktor yang saling 
berinteraksi: faktor internal dan eksternal (Masrukhin et al., 2023). Faktor internal 
merujuk pada karakteristik dan kondisi yang berasal dari dalam diri individu. Ini 
mencakup berbagai aspek seperti kepribadian yang meliputi pola pikir, perasaan, dan 
perilaku yang konsisten; kondisi fisik yang prima sebagai fondasi kesejahteraan mental; 
tingkat perkembangan dan kematangan emosional yang memengaruhi kemampuan 
adaptasi; serta kondisi psikologis yang stabil, bebas dari gangguan mental seperti 
kecemasan atau depresi.  

Lebih lanjut, faktor internal juga mencakup keberagamaan atau spiritualitas yang 
memberikan makna dan tujuan hidup; kemampuan individu dalam menghadapi dan 
mengatasi masalah hidup dengan strategi koping yang efektif; pemahaman mendalam 
tentang makna hidup yang memberikan arah dan motivasi; serta keseimbangan kognitif 
dalam berpikir, yang memungkinkan individu untuk melihat situasi dari berbagai 
perspektif secara rasional.  

Di sisi lain, faktor eksternal mencakup kondisi dan pengaruh yang berasal dari 
lingkungan di sekitar individu. Ini meliputi aspek sosial seperti dukungan dari keluarga, 
teman, dan komunitas; kondisi ekonomi yang stabil dan memungkinkan pemenuhan 
kebutuhan dasar; situasi politik yang kondusif dan tidak menimbulkan tekanan; adat 
istiadat dan norma budaya yang mempengaruhi perilaku dan pandangan hidup; serta 
lingkungan fisik yang aman dan nyaman. Faktor-faktor eksternal ini berperan penting 
dalam membentuk kesehatan mental seseorang karena memberikan konteks sosial, 
ekonomi, dan budaya di mana individu tersebut hidup dan berinteraksi.  

Prevalensi depresi pada remaja usia 15-24 tahun bervariasi antara 1% hingga 6,2%, 
menurut beberapa survei. Survei Kesehatan Indonesia (SKI) 2023 melaporkan bahwa 
sekitar 1% remaja mengalami depresi, sementara data Riskesdas 2018 mencatat angka 
yang lebih tinggi, yaitu 6,2% pada kelompok usia yang sama. Sementara itu, tingkat 
kecemasan pada remaja juga cukup signifikan. SKI 2023 mencatat sekitar 3,7% remaja 
mengalami kecemasan, namun survei I-NAMHS 2022 menunjukkan bahwa 34,8% remaja 
menghadapi masalah kesehatan mental, dengan kecemasan sebagai masalah yang paling 
umum.  

Data I-NAMHS 2023 memperlihatkan bahwa satu dari tiga remaja (34,9%) memiliki 
setidaknya satu masalah kesehatan mental, di mana kecemasan dialami oleh 28,2% 
remaja perempuan dan 25,4% remaja laki-laki. Depresi juga lebih banyak dialami oleh 
remaja perempuan (6,7%) dibanding laki-laki (4,0%). Gangguan mental pada remaja 
tidak hanya berdampak pada kualitas hidup sehari-hari, tetapi juga berhubungan dengan 
risiko tinggi pikiran untuk mengakhiri hidup. Sebanyak 61% anak muda yang mengalami 
depresi pernah berpikiran untuk bunuh diri dalam satu bulan terakhir, angka yang jauh 
lebih tinggi dibanding mereka yang tidak mengalami depresi. Data dari Kementerian 
Kesehatan RI tahun 2025 menunjukkan bahwa 1 dari 5 orang Indonesia mengalami gejala 
gangguan mental, termasuk kecemasan dan depresi berat. Terlebih lagi, gangguan 
kecemasan pada anak muda usia 15-24 tahun meningkat sebesar 40% pasca pandemi 
COVID-19. Faktor-faktor penyebab kecemasan dan depresi di era digital sangat kompleks 
dan saling terkait, terutama di kalangan generasi muda seperti Gen Z, menurut (Triastuti 
et al., 2024) diantaranya: 
1. Aktivitas intens di media sosial menimbulkan fenomena fear of missing out (FOMO), 

yaitu rasa takut tertinggal dari pengalaman atau tren yang diikuti orang lain. Selain itu, 



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer 
Vol. 7, No. 1, Juni 2025 

 

6 
 

perbandingan sosial dengan gambaran hidup yang tampak sempurna di media sosial 

dapat menurunkan kepercayaan diri dan memicu perasaan tidak puas terhadap diri 

sendiri, yang berujung pada kecemasan dan depresi.  

2. Intimidasi dan pelecehan di dunia maya berdampak negatif pada kesehatan mental. 

Cyberbullying menyebabkan stres berat, kecemasan, depresi, hingga keinginan 

mengisolasi diri atau pikiran bunuh diri. 

3. Paparan cahaya biru dari layar perangkat elektronik terutama sebelum tidur 

menghambat produksi melatonin, hormon yang mengatur siklus tidur. Kurang tidur 

berkualitas ini dapat memicu gangguan mood, stres, dan depresi. 

4. Meski teknologi memudahkan komunikasi, interaksi virtual tidak selalu menggantikan 

kebutuhan emosional dari interaksi langsung. Hal ini menyebabkan perasaan kesepian 

dan isolasi sosial yang memperburuk kesehatan mental. 

5. Akses informasi yang tidak terbatas dan konsumsi berita negatif secara terus-menerus 

(doomscrolling) membuat seseorang merasa kewalahan dan stres berkepanjangan, 

yang meningkatkan risiko kecemasan dan depresi. 

6. Media sosial menciptakan tekanan untuk tampil sempurna secara fisik, akademik, dan 

sosial. Harapan yang tidak realistis ini menimbulkan beban emosional yang terus-

menerus bagi generasi muda, terutama Gen Z yang dikenal ambisius namun rentan 

terhadap stres. 

7. Gen Z yang sangat peduli dengan isu sosial dan politik sering terpapar berita konflik, 

kekerasan, dan ketidakpastian yang dapat memperparah kecemasan dan pikiran 

pesimis. 

8. Ketergantungan pada media sosial, game online, dan smartphone mengganggu pola 

tidur, menurunkan produktivitas, dan menyebabkan isolasi sosial, sehingga 

memperburuk kondisi mental. 
 

Konsep Mindfulness Islami dan Budaya BAKU  

Aspek Mindfulness Islami Mindfulness Sekuler 
Tujuan Utama Mendekatkan diri kepada Allah, 

menemukan makna spiritual 
Meningkatkan fokus, mengurangi 
stres, tanpa unsur agama 

Landasan Nilai dan ajaran Islam (Al-Qur’an, 
hadis, dzikir, shalat) 

Ilmu psikologi, filsafat Timur, 
teknik meditasi 

Praktik Utama Shalat, dzikir, doa, tafakur, 
muhasabah, tawakal 

Meditasi pernapasan, body scan, 
observasi pikiran 

Dimensi 
Spiritual 

Sangat menonjol, mengaitkan 
pengalaman dengan kehendak 
Allah 

Tidak menekankan aspek spiritual 
atau ketuhanan 

Makna 
Penderitaan 

Ujian dari Allah, bagian dari 
skenario Ilahi 

Diterima sebagai bagian dari 
pengalaman manusia 

Outcome Ketenangan batin, syukur, sabar, 
ikhlas, kedekatan dengan Allah 

Kesehatan mental, fokus, 
penerimaan diri 

 

Mindfulness sekuler biasanya diajarkan tanpa unsur agama, menekankan pada 
teknik-teknik meditasi yang berfokus pada pernapasan, observasi pikiran, dan emosi 
tanpa penilaian. Sementara itu, mindfulness Islami menekankan integrasi nilai-nilai 



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer 
Vol. 7, No. 1, Juni 2025 

 

7 
 

spiritual, seperti kesadaran bahwa semua pengalaman adalah bagian dari kehendak 
Allah, serta mengaitkan latihan mindfulness dengan ibadah dan refleksi keagamaan 
(Wasfiyah et al., 2025). Mindfulnes sekuler biasanya diajarkan tanpa unsur agama, 
menekankan pada teknik-teknik meditasi yang berfokus pada pernapasan, observasi 
pikiran, dan emosi tanpa penilaian. Sementara itu, mindfulness Islami menekankan 
integrasi nilai-nilai spiritual, seperti kesadaran bahwa semua pengalaman adalah bagian 
dari kehendak Allah, serta mengaitkan latihan mindfulness dengan ibadah dan refleksi 
keagamaan. 

Budaya BAKU di Daarut Tauhiid merupakan fondasi karakter yang sangat penting 
dan menjadi pedoman dalam kehidupan sehari-hari seluruh civitas akademika dan 
santri. BAKU, singkatan dari Baik dan Kuat, mengandung nilai-nilai yang mencakup 
karakter baik seperti ikhlas, jujur, dan tawadhu, serta karakter kuat yang meliputi 
keberanian, disiplin, dan ketangguhan. Nilai-nilai ini tidak hanya menjadi slogan, tetapi 
diimplementasikan secara nyata dalam berbagai aktivitas di Daarut Tauhiid, mulai dari 
pendidikan hingga dakwah dan kegiatan sosial. Dalam pendidikan, nilai BAKU menjadi 
bagian dari pembentukan karakter yang membekali peserta didik untuk menjadi pribadi 
yang mandiri, bertanggung jawab, dan berakhlak mulia. Nilai ini sangat relevan dalam 
kehidupan modern yang penuh tantangan, karena membentuk manusia yang tidak hanya 
bermoral baik tetapi juga kuat secara mental dan fisik. 

Integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya BAKU dalam praktik mindfulness di 
Daarut Tauhiid menciptakan pendekatan spiritual yang mendalam dan aplikatif. Nilai 
ikhlas dan tawadhu menumbuhkan kesadaran penuh akan niat yang tulus dan 
kerendahan hati dalam setiap tindakan, menjadikan setiap amal murni karena Allah dan 
bebas dari pengaruh pujian duniawi. Jujur dan disiplin menanamkan kesadaran akan 
pentingnya konsistensi dan integritas dalam menjalankan kewajiban, baik dalam ibadah 
maupun aktivitas sehari-hari (Mukhlis, 2024). Sementara itu, keberanian dan 
ketangguhan memperkuat mental untuk menghadapi ujian hidup dengan sikap positif 
dan sabar, yang merupakan bagian dari ketenangan batin yang dicapai melalui 
mindfulness. Pendekatan ini sangat selaras dengan kajian Ma'rifatullah dan al-Hikam 
yang diajarkan di Daarut Tauhiid, yang menekankan pengenalan Allah dan penyucian hati 
sebagai dasar kehidupan spiritual yang kokoh. 

Di Daarut Tauhiid, implementasi mindfulness Islami berbasis budaya BAKU 
merupakan bagian integral dari pembinaan spiritual dan karakter generasi muda. 
Program mindfulness Islami yang diterapkan di Daarut Tauhiid mencakup kegiatan 
seperti shalat berjamaah, zikir bersama, dan muhasabah (koreksi diri) yang rutin 
dilakukan oleh para santri dan jamaah di masjid Daarut Tauhiid. Melalui praktik zikir dan 
psikoterapi zikir, peserta memperoleh ketenangan batin, kepasrahan kepada Allah, serta 
sugesti positif yang memperkuat keyakinan dan sikap optimis dalam menjalani 
kehidupan sehari-hari. Kegiatan ini tidak hanya menumbuhkan kedekatan spiritual 
dengan Allah, tetapi juga meningkatkan kualitas mental dan emosional peserta, sehingga 
mereka mampu menghadapi tantangan hidup dengan lebih baik dan berkualitas. 

Strategi pengintegrasian budaya BAKU dalam setiap tahapan praktik mindfulness 
di Daarut Tauhiid dilakukan dengan menanamkan nilai-nilai Baik dan Kuat secara 
konsisten dalam seluruh proses pembelajaran dan aktivitas spiritual. Nilai ikhlas, jujur, 
dan tawadhu (baik) serta berani, disiplin, dan tangguh (kuat) menjadi landasan dalam 
melakukan mindfulness, seperti saat melakukan dzikir, shalat, dan muhasabah. Misalnya, 
saat melaksanakan dzikir, peserta diajarkan untuk fokus penuh (mindful) dengan niat 



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer 
Vol. 7, No. 1, Juni 2025 

 

8 
 

ikhlas dan rendah hati, menjaga disiplin waktu dan kualitas ibadah, serta berani 
menghadapi godaan dan gangguan pikiran yang muncul. Pendekatan ini menguatkan 
kesadaran penuh (muraqabah) terhadap Allah dan diri sendiri, sehingga mindfulness 
bukan sekadar teknik meditasi, tetapi menjadi praktik spiritual yang menyeluruh dan 
berakar pada nilai-nilai Islam dan budaya BAKU Daarut Tauhiid. 

Peran pembimbing atau mentor di Daarut Tauhiid sangat krusial dalam membina 
generasi muda agar mampu menginternalisasi nilai-nilai BAKU dan mindfulness Islami. 
Pembimbing berfungsi sebagai teladan sekaligus fasilitator yang membimbing peserta 
untuk memahami dan menghayati makna ikhlas, jujur, tawadhu, berani, disiplin, dan 
tangguh dalam kehidupan sehari-hari. Mereka memantau perkembangan spiritual dan 
mental peserta melalui pengajian, konsultasi, dan pendampingan langsung dalam 
kegiatan ibadah dan sosial. Pembimbing juga mengajarkan teknik mindfulness Islami 
seperti muraqabah, yaitu kesadaran penuh dalam mengingat Allah dan mengelola pikiran 
agar tetap fokus dan tenang. Dengan bimbingan ini, generasi muda tidak hanya menjadi 
pribadi yang berakhlak mulia dan kuat mental, tetapi juga mampu menjalani kehidupan 
dengan penuh kesadaran, ketenangan, dan keikhlasan sesuai ajaran Islam dan budaya 
BAKU Daarut Tauhiid. 

Berdasarkan wawancara mendalam dengan generasi muda yang mengikuti praktik 
mindfulness Islami berbasis budaya BAKU di Daarut Tauhiid, temuan utama 
menunjukkan bahwa para partisipan mengalami perubahan signifikan dalam 
pengalaman spiritual dan psikologis mereka. Mereka melaporkan bahwa praktik 
mindfulness yang dipadukan dengan nilai-nilai Baik dan Kuat (BAKU) membuat mereka 
lebih sadar akan diri sendiri dan hubungan mereka dengan Allah, sehingga 
menumbuhkan ketenangan batin dan rasa ikhlas dalam menghadapi berbagai persoalan 
hidup. Persepsi mereka terhadap kehidupan menjadi lebih positif, dengan peningkatan 
kemampuan mengelola stres dan emosi negatif, serta peningkatan kesabaran dan 
keteguhan hati dalam menjalani tantangan sehari-hari. 

Dampak praktik mindfulness Islami berbasis budaya BAKU terhadap pengelolaan 
kecemasan dan depresi sangat terasa bagi para peserta. Mereka menyatakan bahwa 
melalui latihan dzikir, muhasabah, dan penghayatan nilai-nilai ikhlas, jujur, tawadhu, 
berani, disiplin, dan tangguh, mereka mampu mengurangi rasa cemas dan gejala depresi 
yang sebelumnya mengganggu. Kesadaran penuh (mindfulness) yang diajarkan 
membuat mereka mampu mengamati pikiran dan perasaan tanpa terjebak dalam 
kekhawatiran berlebihan, sehingga memberikan ruang untuk ketenangan dan 
pengendalian diri yang lebih baik. Hal ini memperkuat mental dan emosional mereka, 
menjadikan mereka lebih resilien dalam menghadapi tekanan hidup. 

Implementasi mindfulness Islami berbasis budaya BAKU di Daarut Tauhiid terbukti 
efektif dalam menurunkan kecemasan dan depresi pada generasi muda. Hal ini terlihat 
dari berbagai laporan peserta yang mengalami peningkatan ketenangan batin, 
pengelolaan emosi yang lebih baik, serta kemampuan menghadapi tekanan hidup dengan 
sikap optimis dan sabar. Efektivitas ini diperkuat oleh integrasi nilai-nilai BAKU baik dan 
kuat yang menanamkan karakter ikhlas, jujur, tawadhu, berani, disiplin, dan tangguh 
dalam setiap praktik mindfulness, sehingga tidak hanya menjadi teknik meditasi, tetapi 
juga praktik spiritual yang menyeluruh dan aplikatif dalam kehidupan sehari-hari. 

Faktor pendukung keberhasilan implementasi mindfulness Islami berbasis budaya 
BAKU di Daarut Tauhiid meliputi dukungan komunitas yang solid dan lingkungan 
pesantren yang kondusif, konsistensi dalam menjalankan praktik mindfulness dan nilai-



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer 
Vol. 7, No. 1, Juni 2025 

 

9 
 

nilai BAKU secara rutin, serta peran spiritual yang sangat dominan. Pembimbing dan 
mentor yang berperan sebagai teladan dan fasilitator juga menjadi kunci penting dalam 
membimbing generasi muda untuk memahami dan menginternalisasi nilai-nilai tersebut 
secara mendalam. Selain itu, pendekatan Manajemen Qolbu yang menekankan 
pengelolaan hati sebagai pusat kendali diri turut memperkuat efektivitas program ini 
dalam membentuk karakter yang kuat dan sehat secara mental. 

Namun, terdapat beberapa kendala dan tantangan dalam pelaksanaan mindfulness 
Islami berbasis budaya BAKU. Salah satu tantangan utama adalah resistensi budaya, 
terutama dari individu atau kelompok yang belum sepenuhnya memahami atau 
menerima pendekatan mindfulness dalam konteks Islam. Keterbatasan pemahaman 
tentang konsep mindfulness dan nilai-nilai BAKU juga menjadi hambatan, terutama bagi 
peserta baru yang memerlukan waktu adaptasi dan pendampingan intensif. Selain itu, 
hambatan teknis seperti keterbatasan fasilitas atau waktu yang terbatas dalam rutinitas 
harian peserta juga mempengaruhi konsistensi praktik mindfulness. Meski demikian, 
dengan pendekatan pembinaan yang terstruktur dan dukungan komunitas yang kuat, 
tantangan ini dapat diminimalisir dan program tetap berjalan efektif. 

Hasil penelitian mengenai mindfulness Islami berbasis budaya BAKU di Daarut 
Tauhiid memiliki implikasi praktis yang signifikan bagi pengembangan program 
kesehatan mental di kalangan generasi muda Muslim. Pendekatan ini menunjukkan 
bahwa integrasi nilai-nilai Islam dengan praktik mindfulness dapat menjadi metode 
efektif untuk mengelola kecemasan, depresi, dan stres, sekaligus membentuk karakter 
yang kuat dan berakhlak mulia. Oleh karena itu, program kesehatan mental di lingkungan 
pendidikan dan komunitas Muslim sebaiknya mengadopsi model yang menggabungkan 
aspek spiritual dan psikologis secara holistik, dengan menanamkan nilai-nilai seperti 
ikhlas, jujur, tawadhu, berani, disiplin, dan tangguh sebagai fondasi pembinaan mental 
dan emosional. 

Rekomendasi untuk lembaga pendidikan, komunitas, dan pembuat kebijakan 
adalah untuk mengintegrasikan mindfulness Islami berbasis budaya BAKU ke dalam 
kurikulum dan program pembinaan karakter secara sistematis. Lembaga pendidikan 
dapat mengembangkan modul pelatihan mindfulness yang mengedepankan nilai-nilai 
Islam dan budaya BAKU, serta menyediakan pelatihan bagi guru dan pembimbing agar 
mampu membimbing generasi muda secara efektif. Komunitas Muslim diharapkan 
mendukung praktik ini dengan menciptakan lingkungan yang kondusif untuk pembinaan 
spiritual dan mental, misalnya melalui pengajian rutin, kelompok diskusi, dan 
pendampingan psikososial. Pembuat kebijakan perlu memberikan perhatian dan 
dukungan terhadap program-program kesehatan mental yang mengintegrasikan nilai-
nilai keagamaan, termasuk pendanaan, regulasi, dan fasilitasi kolaborasi antara lembaga 
pendidikan, kesehatan, dan keagamaan. 

Untuk pengembangan lebih lanjut, disarankan dilakukan penelitian yang lebih 
mendalam dan luas mengenai efektivitas mindfulness Islami berbasis budaya BAKU di 
berbagai konteks dan kelompok usia, termasuk studi longitudinal untuk melihat dampak 
jangka panjangnya. Praktik mindfulness juga dapat dikembangkan dengan mengadaptasi 
teknologi digital, seperti aplikasi mobile yang memudahkan generasi muda mengakses 
latihan mindfulness secara mandiri. Selain itu, pengembangan pelatihan pembimbing dan 
mentor secara profesional sangat penting untuk memastikan kualitas bimbingan dan 
keberlanjutan program. Dengan demikian, mindfulness Islami berbasis budaya BAKU 



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer 
Vol. 7, No. 1, Juni 2025 

 

10 
 

dapat menjadi model pembinaan mental dan spiritual yang komprehensif dan relevan 
untuk generasi muda Muslim di masa depan. 
 

KESIMPULAN 
Berdasarkan hasil penelitian mengenai implementasi budaya BAKU dalam terapi 

mindfulness Islami sebagai alternatif penanggulangan kecemasan dan depresi di 
kalangan generasi muda Muslim di lingkungan Daarut Tauhiid Bandung, dapat 
disimpulkan beberapa poin utama berikut: Budaya BAKU (Baik dan Kuat) yang 
terintegrasi dengan praktik mindfulness Islami terbukti memberikan dampak positif 
dalam membantu generasi muda mengelola kecemasan dan depresi. Pendekatan ini tidak 
hanya memperkuat aspek spiritual dan religiusitas, tetapi juga meningkatkan resiliensi 
dan kesejahteraan psikologis para remaja di tengah tantangan era digital. Praktik 
mindfulness Islami yang berbasis nilai-nilai budaya dan agama lebih diterima serta 
dirasakan relevan oleh generasi muda Muslim dibandingkan dengan mindfulness 
sekuler. Hal ini dikarenakan adanya keselarasan antara nilai spiritual yang dianut dan 
teknik pengelolaan emosi yang ditawarkan, sehingga meningkatkan efektivitas 
intervensi kesehatan mental. Faktor internal seperti kepribadian, spiritualitas, dan 
kemampuan coping, serta faktor eksternal seperti dukungan sosial dan lingkungan, 
sangat berperan dalam keberhasilan praktik mindfulness Islami berbasis budaya BAKU. 
Integrasi keduanya memberikan landasan yang kuat bagi generasi muda untuk 
menghadapi tekanan akademik, sosial, dan tantangan digital yang kompleks. Minimnya 
akses layanan kesehatan mental formal di kalangan remaja menegaskan pentingnya 
pengembangan intervensi berbasis komunitas dan nilai lokal seperti mindfulness Islami 
dan budaya BAKU. Program ini dapat menjadi solusi preventif dan kuratif yang mudah 
diakses, relevan, dan berkelanjutan bagi generasi muda Muslim. Penelitian ini 
memberikan kontribusi signifikan baik secara akademis maupun praktis, khususnya 
dalam pengembangan model intervensi kesehatan mental berbasis nilai agama dan 
budaya yang dapat diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan formal maupun non-
formal. Temuan ini diharapkan dapat menjadi referensi bagi pendidik, pembuat 
kebijakan, dan pengelola lembaga pendidikan dalam menciptakan lingkungan yang lebih 
mendukung kesehatan mental generasi muda di era digital. Dengan demikian, integrasi 
budaya BAKU dan mindfulness Islami merupakan pendekatan yang efektif, relevan, dan 
adaptif dalam meningkatkan kesehatan mental generasi muda Muslim, khususnya dalam 
menghadapi tantangan dan tekanan di era digital saat ini. 
 

REFRENSI  

Agustin, M., & Hidayah, U. (2024). Optimalisasi Pendidikan Islam dalam 

Meningkatkan Kesejahteraan Mental Serta Mengurangi Burnout di Kalangan 

Pelajar. AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan, 16(2), 198–112. 

https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i1.3282 

Alfurqan, M. H., & Wirdati, W. (2024). Analisis Penggunaan Website Berbasis AI 

dalam Mengerjakan Tugas Akademik pada Mahasiswa Pendidikan Agama Islam 

Universitas Negeri Padang. Islamika, 6(4), 1727–1739. 

https://doi.org/10.36088/islamika.v6i4.5309 



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer 
Vol. 7, No. 1, Juni 2025 

 

11 
 

Amanda, Y., & Syahidin. (2024). Islamic Mindfulness: Prinsip-Prinsip Islam dalam 

Menangani Masalah Kesehatan Mental. Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier, 8(5), 

359–363. 

Bayu Aji, R., Khasan, M., & Psikologi, F. (2024). Prilaku Makan Mahasiswa Indekos 

Yang Sedang Mengerjakan Skripsi. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 9(4), 

375–387. 

Hendrikson Febri. (2024). Stres No More: Strategi Efektif Mengelola Stres di Tengah 

Kehidupan Digital. Coram Mundo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen, 

6(2), 54–71. https://doi.org/10.55606/corammundo.v6i2.383 

Khairanis, R., & Aldi, M. (2024). Peran Mindfulness Berbasis Islam terhadap 

Kesejahteraan Psikologis Siswa di Era Digital. Akhlak: Journal of Education Behavior 

and Religious Ethics, 8(3), 1–15. 

Laelatuh, A. (2025). Menemukan Kedamaian: Tinjauan Sistematis Penerapan 

Mindfulness pada Remaja. Unpkediri, 3(7), 1–15. 

Lie, N., Astika, R., & Sakawama. (2023). Harmoni Di Era Teknologi Gital Dengan 

Penerapan Meditasi Buddhis Di Pendidikan Akademik. Jurnal Pendidikan Buddha 

Dan Isu Sosial Kontemporer, 5(2), 68–79. 

Masrukhin, Ilman Nafi’a, & Sumanta. (2023). Interpretasi Mimpi dalam Perspektif 

Haditsdan Teori Sigmund Freud serta Implikasinya Terhadap Pendidikan 

Mental. Risalah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 9(2), 792–830. 

Mochamad, K. K., Fahrul, R., & Muhammad, A. H. S. (2024). Pengaruh Mindfulness 

dan Religiusitas Terhadap Meningkatnya Tingkat Depresi Pada Remaja Muslim 

di Kota Kuningan. G-Couns: Jurnal Bimbingan Dan Konseling, 9(1), 337–345. 

https://doi.org/10.31316/gcouns.v9i1.6521 

Mukhlis. (2024). Signifikansi dan Kontribusi Guru Pendidikan Agama Islam dalam 

Pembentukan Karakter Siswa di Lingkungan Sekolah. Integrated Education 

Journal, 1(1), 22–42. 

Nyayu, N. A., Roudhatul, H., Tria, I. S., Rizki, N., & Risma, A. P. (2025). Dampak Sosial 

Media Terhadap Kesehatan Mental Remaja. ANALYSIS: Journal Of Education, 3(2), 

184–190. 

Triastuti, I., Siska Nurfauziah, W., & Noviyanti, I. (2024). Tingkat Stres Pada Gen Z 

Terhadap Pengaruh Media Sosial. Prosiding Seminar Nasional Manajemen, 4(1), 

264–272. http://openjournal.unpam.ac.id/index.php/PSM/index 

Wasfiyah, F., Mutmainnah, B., Subhan, N. I., Santalia, I., & Yusriani, D. (2025). 

Integrasi Sholat Sebagai Terapi Emosional Dalam Pendidikan Dan Konseling 

Islam. Journal of Islamic Studies | Page, 05(01), 13–40. 

  


