Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer
Vol. 7, No. 1, Juni 2025

IMPLEMENTASI BUDAYA BAKU UNTUK TERAPI MINDFULNESS ISLAMI
SEBAGAI ALTERNATIF PENANGGULANGAN KECEMASAN DAN DEPRESI
DI KALANGAN GENERASI MUDA
(STUDI KASUS DI LINGKUNGAN DAARUT TAUHIID BANDUNG)

1Fadhilah Aini, 2Nurul Husna
12Jniversitas Pendidikan Indonesia, UIN Sunan Gunung Djati Bandung
Email: fadhilahaini.25@upi.edu, 2nurulhusnaalpian@gmail.com

ABSTRACT

This study aims to explore the effectiveness of the implementation of BAKU (Good and Strong)
culture in Islamic mindfulness therapy as an alternative to overcome anxiety and depression among
the young Muslim generation, especially in the Daarut Tauhiid Bandung environment. The
background of this research is based on the high prevalence of mental health disorders, such as
anxiety and depression, among Indonesian adolescents, which is exacerbated by the pressures of the
digital era and the lack of interventions based on religious and cultural values. The method used was
qualitative with a phenomenological approach, involving young Muslims who are digitally active
and regularly attend religious activities. Data were collected through in-depth interviews using
semi-structured guidelines, then analyzed thematically. The results show that the integration of
BAKU culture in Islamic mindfulness practices is able to improve resilience, psychological well-being,
and the ability to manage emotions of the younger generation. This approach is considered more
relevant and acceptable because it is in line with spiritual and cultural values. This study
recommends the development of mental health programs based on Islamic mindfulness and local
culture as an effective preventive and curative solution for young Muslim generations in the digital
era.

Keywords: BAKU culture, Islamic mindfulness, young generation, Mental health.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi efektivitas implementasi budaya BAKU (Baik dan
Kuat) dalam terapi mindfulness Islami sebagai alternatif penanggulangan kecemasan dan depresi
di kalangan generasi muda Muslim, khususnya di lingkungan Daarut Tauhiid Bandung. Latar
belakang penelitian ini didasari oleh tingginya prevalensi gangguan kesehatan mental, seperti
kecemasan dan depresi, di kalangan remaja Indonesia, yang diperparah oleh tekanan era digital
dan minimnya intervensi berbasis nilai agama dan budaya. Metode yang digunakan adalah
kualitatif dengan pendekatan fenomenologi, melibatkan generasi muda Muslim yang aktif secara
digital dan rutin mengikuti kegiatan keagamaan. Data dikumpulkan melalui wawancara
mendalam menggunakan pedoman semi terstruktur, kemudian dianalisis secara tematik. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa integrasi budaya BAKU dalam praktik mindfulness Islami mampu
meningkatkan resiliensi, kesejahteraan psikologis, dan kemampuan pengelolaan emosi generasi
muda. Pendekatan ini dinilai lebih relevan dan diterima karena selaras dengan nilai spiritual dan
budaya yang dianut. Penelitian ini merekomendasikan pengembangan program kesehatan
mental berbasis mindfulness Islami dan budaya lokal sebagai solusi preventif dan kuratif yang
efektif untuk generasi muda Muslim di era digital.

Kata Kunci: Budaya BAKU, mindfulness Islami, generasi muda, kesehatan Mental


mailto:fadhilahaini.25@upi.edu
mailto:nurulhusnaalpian@gmail.com

Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer
Vol. 7, No. 1, Juni 2025

PENDAHULUAN

Di tengah pesatnya perkembangan dunia digital, generasi muda di berbagai belahan
dunia menghadapi tantangan yang semakin rumit. Dengan kemudahan mengakses
informasi lewat internet dan media sosial, mereka kerap mengalami tekanan tinggi, baik
dalam bidang akademik maupun sosial (Nyayu et al, 2025). Kondisi ini berpotensi
menimbulkan stres, kecemasan, serta berbagai masalah kesehatan mental lainnya. Data
dari Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) menunjukkan bahwa kasus gangguan kesehatan
mental di kalangan remaja terus bertambah, sehingga diperlukan solusi yang efektif
untuk menjaga Kkesejahteraan psikologis mereka. Situasi ini menjadi semakin
memprihatinkan karena dapat menurunkan kualitas hidup, menghambat pencapaian
akademis, serta mengganggu hubungan sosial dan spiritual para generasi muda.

Permasalahan utama yang dihadapi adalah tingginya angka kecemasan dan depresi
di kalangan generasi muda, yang belum diimbangi dengan intervensi berbasis nilai-nilai
Islam dan budaya secara sistematis dan terstruktur. Berdasarkan Survei Kesehatan
Indonesia (SKI) 2023, prevalensi depresi pada kelompok usia 15-24 tahun (generasi Z)
adalah sekitar 2%, dengan prevalensi kecemasan sebesar 3,7%.

Survei Indonesia National Adolescent Mental Health Survey (I-NAMHS) 2023
melaporkan bahwa satu dari tiga remaja Indonesia (sekitar 34,9% atau 15,5 juta remaja)
mengalami setidaknya satu masalah kesehatan mental, termasuk depresi dan kecemasan.
Prevalensi kecemasan pada remaja perempuan adalah 28,2% dan pada remaja laki-laki
25,4%. Prevalensi depresi pada remaja perempuan sekitar 6,7%, sedangkan pada laki-
laki 4,0%.

Data lain menunjukkan bahwa sebanyak 1% remaja mengalami depresi, 3,7%
mengalami kecemasan, dan 0,9% mengalami post traumatik stress disorder (PTSD). Dari
remaja yang mengalami depresi, 61% di antaranya pernah memiliki pemikiran untuk
mengakhiri hidup dalam satu bulan terakhir, yang menunjukkan risiko tinggi terkait
kesehatan mental.

Meskipun angka depresi dan kecemasan cukup tinggi, hanya sebagian kecil remaja
yang mengakses layanan kesehatan mental, misalnya hanya 2,6% remaja dengan
masalah kesehatan mental yang pernah mengakses layanan dukungan atau konseling.

Minimnya edukasi serta kurangnya penerapan mindfulness Islami menyebabkan
banyak anak muda belum memiliki kemampuan yang memadai untuk mengelola stres
dan emosi, sehingga mereka lebih rentan terhadap gangguan kesehatan mental (Agustin
& Hidayah, 2024). Selain itu, wawasan dan pemahaman mengenai mindfulness Islami
masih terbatas dan belum terintegrasi secara menyeluruh dalam sistem pendidikan
maupun aktivitas keagamaan (Alfurqan & Wirdati, 2024). Situasi ini menjadi semakin
serius karena kecemasan dan depresi yang tidak tertangani dapat memberikan dampak
negatif pada berbagai aspek kehidupan generasi muda. Pendekatan penanganan yang
tidak selaras dengan nilai-nilai agama juga dapat menimbulkan penolakan dan
menurunkan efektivitas proses pemulihan. Jika dibiarkan, persoalan ini dapat
menghambat peran generasi muda sebagai agen perubahan di tengah masyarakat.

Mindfulness telah diakui sebagai metode yang efektif untuk meningkatkan
kesehatan mental dan kesejahteraan psikologis. Prinsip mindfulness mengajarkan
seseorang untuk sepenuhnya hadir dan sadar pada momen sekarang, serta mengamati
pikiran dan perasaan tanpa memberikan penilaian. Dalam ranah pendidikan,
mindfulness dapat membantu siswa mengelola stres dan meningkatkan fokus, sehingga
mendukung proses pembelajaran mereka (Lie et al, 2023). Berbagai penelitian

2



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer
Vol. 7, No. 1, Juni 2025

membuktikan bahwa praktik mindfulness mampu mengurangi gejala kecemasan dan
depresi sekaligus meningkatkan kualitas hidup secara menyeluruh (Laelatuh, 2025).

Beberapa studi mengindikasikan bahwa pendekatan mindfulness yang tidak
mengakomodasi konteks budaya atau agama cenderung memberikan hasil yang kurang
maksimal. Misalnya, praktik mindfulness yang bersifat sekuler mungkin kurang efektif
jika diterapkan dalam lingkungan dengan keyakinan agama yang kuat, seperti Islam. Hal
ini menimbulkan pertanyaan penting mengenai bagaimana mindfulness dapat
disesuaikan agar lebih selaras dengan nilai-nilai spiritual yang dianut oleh generasi muda
Muslim.

Dalam penelitian ini, teori-teori psikologi positif seperti teori resiliensi dan teori
kesejahteraan subjektif akan dijadikan sebagai landasan teori. Teori resiliensi
menekankan pentingnya kemampuan seseorang untuk bangkit kembali setelah
mengalami kesulitan, sementara teori kesejahteraan subjektif fokus pada bagaimana
individu menilai kualitas hidup mereka sendiri. Dengan mengacu pada teori-teori
tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mendalami pengaruh positif dari praktik
mindfulness yang berbasis pada nilai-nilai Islam dan budaya BAKU (Baik dan Kuat) yang
diterapkan di Daarut Tauhiid dalam mengatasi kecemasan dan depresi pada generasi
muda.

Analisis dari penelitian terdahulu menunjukkan bahwa praktik mindfulness secara
umum memberikan dampak positif terhadap kesehatan mental. Namun, studi mengenai
integrasi nilai-nilai spiritual dalam praktik mindfulness masih sangat terbatas. Kajian
yang lebih konseptual membahas prinsip-prinsip Islam yang diintegrasikan dalam teknik
mindfulness sebagai pendekatan untuk mengatasi masalah kesehatan mental,
menegaskan pentingnya adaptasi mindfulness dalam konteks nilai-nilai agama Islam
agar lebih efektif dan sesuai budaya (Amanda & Syahidin, 2024). Penelitian lainnya
mengkaji hubungan antara mindfulness dan religiusitas pada remaja Muslim juga
menunjukkan bahwa keduanya berperan signifikan dalam menurunkan tingkat depresi,
menegaskan perlunya pendekatan mindfulness yang mengakomodasi nilai keagamaan.
(Mochamad et al., 2024). Penelitian (Khairanis & Aldi, 2024) mengeksplorasi peran
mindfulness berbasis Islam dalam meningkatkan kesejahteraan psikologis siswa di era
digital, pada studi kualitatifnya menemukan bahwa praktik mindfulness Islami
membantu siswa mengelola emosi, menurunkan kecemasan, dan meningkatkan rasa
syukur serta hubungan sosial, sehingga direkomendasikan untuk diintegrasikan dalam
kurikulum pendidikan.

Oleh karena itu, penelitian ini akan memusatkan perhatian pada bagaimana elemen
spiritual Islam dan budaya BAKU dapat memperkaya pengalaman mindfulness bagi
generasi muda Muslim. Dengan demikian, bagian pendahuluan ini memberikan
gambaran menyeluruh mengenai pentingnya mengeksplorasi peran mindfulness
berbasis Islam dan budaya BAKU dalam meningkatkan kesejahteraan psikologis generasi
muda di era digital, sekaligus menjelaskan konteks dan tujuan dari penelitian ini.

Dengan memahami keterkaitan antara praktik spiritual dan kesehatan mental,
selanjutnya dapat merancang intervensi yang lebih efektif dan sesuai untuk siswa Muslim
di era digital. Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi baik secara
akademis maupun praktis bagi para pendidik dan pembuat kebijakan dalam menciptakan
lingkungan belajar yang lebih mendukung kesehatan mental generasi muda. Selain itu,
temuan dari penelitian ini juga dapat dijadikan sebagai referensi dalam pengembangan



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer
Vol. 7, No. 1, Juni 2025

program pendidikan formal Maupin non-formal berbasis nilai-nilai agama yang lebih
menyeluruh dan berkelanjutan di masa mendatang.

METODOLOGI

Penelitian ini bertujuan untuk menilai efektivitas budaya BAKU dalam menerapkan
mindfulness Islami sebagai cara mengatasi kecemasan dan depresi pada generasi muda.
Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan fenomenologi
untuk menggali pengalaman generasi muda Muslim dalam praktik mindfulness berbasis
[slam serta dampaknya terhadap pengelolaan kecemasan dan depresi di era digital.
Subjek penelitian terdiri dari generasi muda Muslim yang aktif menggunakan teknologi
digital dan rutin mengikuti kegiatan di lingkungan Daarut Tauhiid Bandung, dipilih
secara purposive sampling.

Instrumen penelitian berupa pedoman wawancara semi terstruktur yang dirancang
untuk mengeksplorasi pengalaman subjektif partisipan terkait praktik mindfulness
Islami yang berlandaskan nilai budaya BAKU. Wawancara menggunakan pertanyaan
terbuka agar partisipan dapat menjelaskan secara mendalam bagaimana mereka
mengintegrasikan nilai Islam dan budaya BAKU dalam praktik mindfulness serta
dampaknya pada kesehatan mental. Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara
mendalam yang dijadwalkan secara fleksibel untuk menciptakan kenyamanan bagi
partisipan agar dapat berbagi pengalaman secara bebas. Setiap sesi wawancara direkam
dengan izin partisipan dan kemudian ditranskrip untuk analisis. Catatan lapangan juga
dibuat untuk menangkap konteks dan nuansa selama wawancara. Analisis data
menggunakan metode tematik, dengan membaca transkrip secara menyeluruh untuk
mengidentifikasi tema utama dari pengalaman partisipan. Proses ini meliputi
pengkodean data, pengelompokan tema, dan penarikan kesimpulan berdasarkan pola
yang ditemukan. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan memberikan
pemahaman mendalam tentang peran mindfulness Islami berbasis budaya BAKU dalam
meningkatkan kesejahteraan psikologis generasi muda di era digital.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Analisis Kondisi Kecemasan dan Depresi pada Generasi Muda Muslim

Dalam kehidupan sehari-hari, stres merupakan fenomena yang sangat umum
dialami oleh banyak individu. Kondisi ini sebenarnya dapat berfungsi sebagai stimulus
yang merangsang atau memotivasi seseorang untuk mengambil tindakan atau respons
tertentu dalam menghadapi tantangan. Namun, ketika tingkat stres menjadi berlebihan
dan tidak terkendali, hal tersebut justru dapat memberikan dampak negatif yang
signifikan, mengganggu keseimbangan fisik, emosional, dan mental, serta menghambat
kelancaran aktivitas dan kualitas hidup individu tersebut (Bayu Aji et al., 2024).

Bagi generasi muda, terutama yang sedang berada pada masa transisi dan
perkembangan penting dalam kehidupan, stres yang berlebihan dapat menjadi faktor
risiko utama yang memicu berbagai gangguan kesehatan mental seperti kecemasan dan
depresi. Tekanan akademik, tuntutan sosial, perubahan identitas, serta ketidakpastian
masa depan sering kali menjadi sumber stres yang intens bagi mereka. Jika tidak dikelola
dengan baik, stres ini tidak hanya mengganggu prestasi akademik dan hubungan sosial,
tetapi juga dapat menurunkan motivasi, menghambat perkembangan diri, dan bahkan
memicu perilaku berisiko (Hendrikson Febri, 2024).



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer
Vol. 7, No. 1, Juni 2025

Menurut Daradjat, sebagaimana yang diinterpretasikan oleh Mafud (2014),
kesehatan mental seseorang dipengaruhi oleh dua kategori faktor yang saling
berinteraksi: faktor internal dan eksternal (Masrukhin et al., 2023). Faktor internal
merujuk pada karakteristik dan kondisi yang berasal dari dalam diri individu. Ini
mencakup berbagai aspek seperti kepribadian yang meliputi pola pikir, perasaan, dan
perilaku yang konsisten; kondisi fisik yang prima sebagai fondasi kesejahteraan mental;
tingkat perkembangan dan kematangan emosional yang memengaruhi kemampuan
adaptasi; serta kondisi psikologis yang stabil, bebas dari gangguan mental seperti
kecemasan atau depresi.

Lebih lanjut, faktor internal juga mencakup keberagamaan atau spiritualitas yang
memberikan makna dan tujuan hidup; kemampuan individu dalam menghadapi dan
mengatasi masalah hidup dengan strategi koping yang efektif; pemahaman mendalam
tentang makna hidup yang memberikan arah dan motivasi; serta keseimbangan kognitif
dalam berpikir, yang memungkinkan individu untuk melihat situasi dari berbagai
perspektif secara rasional.

Di sisi lain, faktor eksternal mencakup kondisi dan pengaruh yang berasal dari
lingkungan di sekitar individu. Ini meliputi aspek sosial seperti dukungan dari keluarga,
teman, dan komunitas; kondisi ekonomi yang stabil dan memungkinkan pemenuhan
kebutuhan dasar; situasi politik yang kondusif dan tidak menimbulkan tekanan; adat
istiadat dan norma budaya yang mempengaruhi perilaku dan pandangan hidup; serta
lingkungan fisik yang aman dan nyaman. Faktor-faktor eksternal ini berperan penting
dalam membentuk kesehatan mental seseorang karena memberikan konteks sosial,
ekonomi, dan budaya di mana individu tersebut hidup dan berinteraksi.

Prevalensi depresi pada remaja usia 15-24 tahun bervariasi antara 1% hingga 6,2%,
menurut beberapa survei. Survei Kesehatan Indonesia (SKI) 2023 melaporkan bahwa
sekitar 1% remaja mengalami depresi, sementara data Riskesdas 2018 mencatat angka
yang lebih tinggi, yaitu 6,2% pada kelompok usia yang sama. Sementara itu, tingkat
kecemasan pada remaja juga cukup signifikan. SKI 2023 mencatat sekitar 3,7% remaja
mengalami kecemasan, namun survei [-NAMHS 2022 menunjukkan bahwa 34,8% remaja
menghadapi masalah kesehatan mental, dengan kecemasan sebagai masalah yang paling
umum.

Data I-NAMHS 2023 memperlihatkan bahwa satu dari tiga remaja (34,9%) memiliki
setidaknya satu masalah kesehatan mental, di mana kecemasan dialami oleh 28,2%
remaja perempuan dan 25,4% remaja laki-laki. Depresi juga lebih banyak dialami oleh
remaja perempuan (6,7%) dibanding laki-laki (4,0%). Gangguan mental pada remaja
tidak hanya berdampak pada kualitas hidup sehari-hari, tetapi juga berhubungan dengan
risiko tinggi pikiran untuk mengakhiri hidup. Sebanyak 61% anak muda yang mengalami
depresi pernah berpikiran untuk bunuh diri dalam satu bulan terakhir, angka yang jauh
lebih tinggi dibanding mereka yang tidak mengalami depresi. Data dari Kementerian
Kesehatan RI tahun 2025 menunjukkan bahwa 1 dari 5 orang Indonesia mengalami gejala
gangguan mental, termasuk kecemasan dan depresi berat. Terlebih lagi, gangguan
kecemasan pada anak muda usia 15-24 tahun meningkat sebesar 40% pasca pandemi
COVID-19. Faktor-faktor penyebab kecemasan dan depresi di era digital sangat kompleks
dan saling terkait, terutama di kalangan generasi muda seperti Gen Z, menurut (Triastuti
et al.,, 2024) diantaranya:

1. Aktivitas intens di media sosial menimbulkan fenomena fear of missing out (FOMO),
yaitu rasa takut tertinggal dari pengalaman atau tren yang diikuti orang lain. Selain itu,

5



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer
Vol. 7, No. 1, Juni 2025

perbandingan sosial dengan gambaran hidup yang tampak sempurna di media sosial
dapat menurunkan kepercayaan diri dan memicu perasaan tidak puas terhadap diri
sendiri, yang berujung pada kecemasan dan depresi.

2. Intimidasi dan pelecehan di dunia maya berdampak negatif pada kesehatan mental.
Cyberbullying menyebabkan stres berat, kecemasan, depresi, hingga keinginan
mengisolasi diri atau pikiran bunuh diri.

3. Paparan cahaya biru dari layar perangkat elektronik terutama sebelum tidur
menghambat produksi melatonin, hormon yang mengatur siklus tidur. Kurang tidur
berkualitas ini dapat memicu gangguan mood, stres, dan depresi.

4. Meski teknologi memudahkan komunikasi, interaksi virtual tidak selalu menggantikan
kebutuhan emosional dari interaksi langsung. Hal ini menyebabkan perasaan kesepian
dan isolasi sosial yang memperburuk kesehatan mental.

5. Akses informasi yang tidak terbatas dan konsumsi berita negatif secara terus-menerus
(doomscrolling) membuat seseorang merasa kewalahan dan stres berkepanjangan,
yang meningkatkan risiko kecemasan dan depresi.

6. Media sosial menciptakan tekanan untuk tampil sempurna secara fisik, akademik, dan
sosial. Harapan yang tidak realistis ini menimbulkan beban emosional yang terus-
menerus bagi generasi muda, terutama Gen Z yang dikenal ambisius namun rentan
terhadap stres.

7. Gen Z yang sangat peduli dengan isu sosial dan politik sering terpapar berita konflik,
kekerasan, dan ketidakpastian yang dapat memperparah kecemasan dan pikiran
pesimis.

8. Ketergantungan pada media sosial, game online, dan smartphone mengganggu pola
tidur, menurunkan produktivitas, dan menyebabkan isolasi sosial, sehingga
memperburuk kondisi mental.

Konsep Mindfulness Islami dan Budaya BAKU

Aspek Mindfulness Islami Mindfulness Sekuler
Tujuan Utama = Mendekatkan diri kepada Allah, Meningkatkan fokus, mengurangi
menemukan makna spiritual stres, tanpa unsur agama
Landasan Nilai dan ajaran Islam (Al-Qur’an,  Ilmu psikologi, filsafat Timur,
hadis, dzikir, shalat) teknik meditasi
Praktik Utama  Shalat, dzikir, doa, tafakur, Meditasi pernapasan, body scan,
muhasabah, tawakal observasi pikiran
Dimensi Sangat menonjol, mengaitkan Tidak menekankan aspek spiritual
Spiritual pengalaman dengan kehendak atau ketuhanan
Allah
Makna Ujian dari Allah, bagian dari Diterima sebagai bagian dari
Penderitaan skenario Ilahi pengalaman manusia
Outcome Ketenangan batin, syukur, sabar, Kesehatan mental, fokus,
ikhlas, kedekatan dengan Allah penerimaan diri

Mindfulness sekuler biasanya diajarkan tanpa unsur agama, menekankan pada
teknik-teknik meditasi yang berfokus pada pernapasan, observasi pikiran, dan emosi
tanpa penilaian. Sementara itu, mindfulness Islami menekankan integrasi nilai-nilai

6



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer
Vol. 7, No. 1, Juni 2025

spiritual, seperti kesadaran bahwa semua pengalaman adalah bagian dari kehendak
Allah, serta mengaitkan latihan mindfulness dengan ibadah dan refleksi keagamaan
(Wasfiyah et al., 2025). Mindfulnes sekuler biasanya diajarkan tanpa unsur agama,
menekankan pada teknik-teknik meditasi yang berfokus pada pernapasan, observasi
pikiran, dan emosi tanpa penilaian. Sementara itu, mindfulness Islami menekankan
integrasi nilai-nilai spiritual, seperti kesadaran bahwa semua pengalaman adalah bagian
dari kehendak Allah, serta mengaitkan latihan mindfulness dengan ibadah dan refleksi
keagamaan.

Budaya BAKU di Daarut Tauhiid merupakan fondasi karakter yang sangat penting
dan menjadi pedoman dalam kehidupan sehari-hari seluruh civitas akademika dan
santri. BAKU, singkatan dari Baik dan Kuat, mengandung nilai-nilai yang mencakup
karakter baik seperti ikhlas, jujur, dan tawadhu, serta karakter kuat yang meliputi
keberanian, disiplin, dan ketangguhan. Nilai-nilai ini tidak hanya menjadi slogan, tetapi
diimplementasikan secara nyata dalam berbagai aktivitas di Daarut Tauhiid, mulai dari
pendidikan hingga dakwah dan kegiatan sosial. Dalam pendidikan, nilai BAKU menjadi
bagian dari pembentukan karakter yang membekali peserta didik untuk menjadi pribadi
yang mandiri, bertanggung jawab, dan berakhlak mulia. Nilai ini sangat relevan dalam
kehidupan modern yang penuh tantangan, karena membentuk manusia yang tidak hanya
bermoral baik tetapi juga kuat secara mental dan fisik.

Integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya BAKU dalam praktik mindfulness di
Daarut Tauhiid menciptakan pendekatan spiritual yang mendalam dan aplikatif. Nilai
ikhlas dan tawadhu menumbuhkan kesadaran penuh akan niat yang tulus dan
kerendahan hati dalam setiap tindakan, menjadikan setiap amal murni karena Allah dan
bebas dari pengaruh pujian duniawi. Jujur dan disiplin menanamkan kesadaran akan
pentingnya konsistensi dan integritas dalam menjalankan kewajiban, baik dalam ibadah
maupun aktivitas sehari-hari (Mukhlis, 2024). Sementara itu, keberanian dan
ketangguhan memperkuat mental untuk menghadapi ujian hidup dengan sikap positif
dan sabar, yang merupakan bagian dari ketenangan batin yang dicapai melalui
mindfulness. Pendekatan ini sangat selaras dengan kajian Ma'rifatullah dan al-Hikam
yang diajarkan di Daarut Tauhiid, yang menekankan pengenalan Allah dan penyucian hati
sebagai dasar kehidupan spiritual yang kokoh.

Di Daarut Tauhiid, implementasi mindfulness Islami berbasis budaya BAKU
merupakan bagian integral dari pembinaan spiritual dan karakter generasi muda.
Program mindfulness Islami yang diterapkan di Daarut Tauhiid mencakup kegiatan
seperti shalat berjamaah, zikir bersama, dan muhasabah (koreksi diri) yang rutin
dilakukan oleh para santri dan jamaah di masjid Daarut Tauhiid. Melalui praktik zikir dan
psikoterapi zikir, peserta memperoleh ketenangan batin, kepasrahan kepada Allah, serta
sugesti positif yang memperkuat keyakinan dan sikap optimis dalam menjalani
kehidupan sehari-hari. Kegiatan ini tidak hanya menumbuhkan kedekatan spiritual
dengan Allah, tetapi juga meningkatkan kualitas mental dan emosional peserta, sehingga
mereka mampu menghadapi tantangan hidup dengan lebih baik dan berkualitas.

Strategi pengintegrasian budaya BAKU dalam setiap tahapan praktik mindfulness
di Daarut Tauhiid dilakukan dengan menanamkan nilai-nilai Baik dan Kuat secara
konsisten dalam seluruh proses pembelajaran dan aktivitas spiritual. Nilai ikhlas, jujur,
dan tawadhu (baik) serta berani, disiplin, dan tangguh (kuat) menjadi landasan dalam
melakukan mindfulness, seperti saat melakukan dzikir, shalat, dan muhasabah. Misalnya,
saat melaksanakan dzikir, peserta diajarkan untuk fokus penuh (mindful) dengan niat

7



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer
Vol. 7, No. 1, Juni 2025

ikhlas dan rendah hati, menjaga disiplin waktu dan kualitas ibadah, serta berani
menghadapi godaan dan gangguan pikiran yang muncul. Pendekatan ini menguatkan
kesadaran penuh (muraqgabah) terhadap Allah dan diri sendiri, sehingga mindfulness
bukan sekadar teknik meditasi, tetapi menjadi praktik spiritual yang menyeluruh dan
berakar pada nilai-nilai Islam dan budaya BAKU Daarut Taubhiid.

Peran pembimbing atau mentor di Daarut Tauhiid sangat krusial dalam membina
generasi muda agar mampu menginternalisasi nilai-nilai BAKU dan mindfulness Islami.
Pembimbing berfungsi sebagai teladan sekaligus fasilitator yang membimbing peserta
untuk memahami dan menghayati makna ikhlas, jujur, tawadhu, berani, disiplin, dan
tangguh dalam kehidupan sehari-hari. Mereka memantau perkembangan spiritual dan
mental peserta melalui pengajian, konsultasi, dan pendampingan langsung dalam
kegiatan ibadah dan sosial. Pembimbing juga mengajarkan teknik mindfulness Islami
seperti muraqababh, yaitu kesadaran penuh dalam mengingat Allah dan mengelola pikiran
agar tetap fokus dan tenang. Dengan bimbingan ini, generasi muda tidak hanya menjadi
pribadi yang berakhlak mulia dan kuat mental, tetapi juga mampu menjalani kehidupan
dengan penuh kesadaran, ketenangan, dan keikhlasan sesuai ajaran Islam dan budaya
BAKU Daarut Tauhiid.

Berdasarkan wawancara mendalam dengan generasi muda yang mengikuti praktik
mindfulness Islami berbasis budaya BAKU di Daarut Tauhiid, temuan utama
menunjukkan bahwa para partisipan mengalami perubahan signifikan dalam
pengalaman spiritual dan psikologis mereka. Mereka melaporkan bahwa praktik
mindfulness yang dipadukan dengan nilai-nilai Baik dan Kuat (BAKU) membuat mereka
lebih sadar akan diri sendiri dan hubungan mereka dengan Allah, sehingga
menumbuhkan ketenangan batin dan rasa ikhlas dalam menghadapi berbagai persoalan
hidup. Persepsi mereka terhadap kehidupan menjadi lebih positif, dengan peningkatan
kemampuan mengelola stres dan emosi negatif, serta peningkatan kesabaran dan
keteguhan hati dalam menjalani tantangan sehari-hari.

Dampak praktik mindfulness Islami berbasis budaya BAKU terhadap pengelolaan
kecemasan dan depresi sangat terasa bagi para peserta. Mereka menyatakan bahwa
melalui latihan dzikir, muhasabah, dan penghayatan nilai-nilai ikhlas, jujur, tawadhu,
berani, disiplin, dan tangguh, mereka mampu mengurangi rasa cemas dan gejala depresi
yang sebelumnya mengganggu. Kesadaran penuh (mindfulness) yang diajarkan
membuat mereka mampu mengamati pikiran dan perasaan tanpa terjebak dalam
kekhawatiran berlebihan, sehingga memberikan ruang untuk ketenangan dan
pengendalian diri yang lebih baik. Hal ini memperkuat mental dan emosional mereka,
menjadikan mereka lebih resilien dalam menghadapi tekanan hidup.

Implementasi mindfulness Islami berbasis budaya BAKU di Daarut Tauhiid terbukti
efektif dalam menurunkan kecemasan dan depresi pada generasi muda. Hal ini terlihat
dari berbagai laporan peserta yang mengalami peningkatan ketenangan batin,
pengelolaan emosi yang lebih baik, serta kemampuan menghadapi tekanan hidup dengan
sikap optimis dan sabar. Efektivitas ini diperkuat oleh integrasi nilai-nilai BAKU baik dan
kuat yang menanamkan karakter ikhlas, jujur, tawadhu, berani, disiplin, dan tangguh
dalam setiap praktik mindfulness, sehingga tidak hanya menjadi teknik meditasi, tetapi
juga praktik spiritual yang menyeluruh dan aplikatif dalam kehidupan sehari-hari.

Faktor pendukung keberhasilan implementasi mindfulness Islami berbasis budaya
BAKU di Daarut Tauhiid meliputi dukungan komunitas yang solid dan lingkungan
pesantren yang kondusif, konsistensi dalam menjalankan praktik mindfulness dan nilai-

8



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer
Vol. 7, No. 1, Juni 2025

nilai BAKU secara rutin, serta peran spiritual yang sangat dominan. Pembimbing dan
mentor yang berperan sebagai teladan dan fasilitator juga menjadi kunci penting dalam
membimbing generasi muda untuk memahami dan menginternalisasi nilai-nilai tersebut
secara mendalam. Selain itu, pendekatan Manajemen Qolbu yang menekankan
pengelolaan hati sebagai pusat kendali diri turut memperkuat efektivitas program ini
dalam membentuk karakter yang kuat dan sehat secara mental.

Namun, terdapat beberapa kendala dan tantangan dalam pelaksanaan mindfulness
Islami berbasis budaya BAKU. Salah satu tantangan utama adalah resistensi budaya,
terutama dari individu atau kelompok yang belum sepenuhnya memahami atau
menerima pendekatan mindfulness dalam konteks Islam. Keterbatasan pemahaman
tentang konsep mindfulness dan nilai-nilai BAKU juga menjadi hambatan, terutama bagi
peserta baru yang memerlukan waktu adaptasi dan pendampingan intensif. Selain itu,
hambatan teknis seperti keterbatasan fasilitas atau waktu yang terbatas dalam rutinitas
harian peserta juga mempengaruhi konsistensi praktik mindfulness. Meski demikian,
dengan pendekatan pembinaan yang terstruktur dan dukungan komunitas yang kuat,
tantangan ini dapat diminimalisir dan program tetap berjalan efektif.

Hasil penelitian mengenai mindfulness Islami berbasis budaya BAKU di Daarut
Tauhiid memiliki implikasi praktis yang signifikan bagi pengembangan program
kesehatan mental di kalangan generasi muda Muslim. Pendekatan ini menunjukkan
bahwa integrasi nilai-nilai Islam dengan praktik mindfulness dapat menjadi metode
efektif untuk mengelola kecemasan, depresi, dan stres, sekaligus membentuk karakter
yang kuat dan berakhlak mulia. Oleh karena itu, program kesehatan mental di lingkungan
pendidikan dan komunitas Muslim sebaiknya mengadopsi model yang menggabungkan
aspek spiritual dan psikologis secara holistik, dengan menanamkan nilai-nilai seperti
ikhlas, jujur, tawadhu, berani, disiplin, dan tangguh sebagai fondasi pembinaan mental
dan emosional.

Rekomendasi untuk lembaga pendidikan, komunitas, dan pembuat kebijakan
adalah untuk mengintegrasikan mindfulness Islami berbasis budaya BAKU ke dalam
kurikulum dan program pembinaan karakter secara sistematis. Lembaga pendidikan
dapat mengembangkan modul pelatihan mindfulness yang mengedepankan nilai-nilai
[slam dan budaya BAKU, serta menyediakan pelatihan bagi guru dan pembimbing agar
mampu membimbing generasi muda secara efektif. Komunitas Muslim diharapkan
mendukung praktik ini dengan menciptakan lingkungan yang kondusif untuk pembinaan
spiritual dan mental, misalnya melalui pengajian rutin, kelompok diskusi, dan
pendampingan psikososial. Pembuat kebijakan perlu memberikan perhatian dan
dukungan terhadap program-program kesehatan mental yang mengintegrasikan nilai-
nilai keagamaan, termasuk pendanaan, regulasi, dan fasilitasi kolaborasi antara lembaga
pendidikan, kesehatan, dan keagamaan.

Untuk pengembangan lebih lanjut, disarankan dilakukan penelitian yang lebih
mendalam dan luas mengenai efektivitas mindfulness Islami berbasis budaya BAKU di
berbagai konteks dan kelompok usia, termasuk studi longitudinal untuk melihat dampak
jangka panjangnya. Praktik mindfulness juga dapat dikembangkan dengan mengadaptasi
teknologi digital, seperti aplikasi mobile yang memudahkan generasi muda mengakses
latihan mindfulness secara mandiri. Selain itu, pengembangan pelatihan pembimbing dan
mentor secara profesional sangat penting untuk memastikan kualitas bimbingan dan
keberlanjutan program. Dengan demikian, mindfulness Islami berbasis budaya BAKU



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer
Vol. 7, No. 1, Juni 2025

dapat menjadi model pembinaan mental dan spiritual yang komprehensif dan relevan
untuk generasi muda Muslim di masa depan.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian mengenai implementasi budaya BAKU dalam terapi
mindfulness Islami sebagai alternatif penanggulangan kecemasan dan depresi di
kalangan generasi muda Muslim di lingkungan Daarut Tauhiid Bandung, dapat
disimpulkan beberapa poin utama berikut: Budaya BAKU (Baik dan Kuat) yang
terintegrasi dengan praktik mindfulness Islami terbukti memberikan dampak positif
dalam membantu generasi muda mengelola kecemasan dan depresi. Pendekatan ini tidak
hanya memperkuat aspek spiritual dan religiusitas, tetapi juga meningkatkan resiliensi
dan kesejahteraan psikologis para remaja di tengah tantangan era digital. Praktik
mindfulness Islami yang berbasis nilai-nilai budaya dan agama lebih diterima serta
dirasakan relevan oleh generasi muda Muslim dibandingkan dengan mindfulness
sekuler. Hal ini dikarenakan adanya keselarasan antara nilai spiritual yang dianut dan
teknik pengelolaan emosi yang ditawarkan, sehingga meningkatkan efektivitas
intervensi kesehatan mental. Faktor internal seperti kepribadian, spiritualitas, dan
kemampuan coping, serta faktor eksternal seperti dukungan sosial dan lingkungan,
sangat berperan dalam keberhasilan praktik mindfulness Islami berbasis budaya BAKU.
Integrasi keduanya memberikan landasan yang kuat bagi generasi muda untuk
menghadapi tekanan akademik, sosial, dan tantangan digital yang kompleks. Minimnya
akses layanan kesehatan mental formal di kalangan remaja menegaskan pentingnya
pengembangan intervensi berbasis komunitas dan nilai lokal seperti mindfulness Islami
dan budaya BAKU. Program ini dapat menjadi solusi preventif dan kuratif yang mudah
diakses, relevan, dan berkelanjutan bagi generasi muda Muslim. Penelitian ini
memberikan kontribusi signifikan baik secara akademis maupun praktis, khususnya
dalam pengembangan model intervensi kesehatan mental berbasis nilai agama dan
budaya yang dapat diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan formal maupun non-
formal. Temuan ini diharapkan dapat menjadi referensi bagi pendidik, pembuat
kebijakan, dan pengelola lembaga pendidikan dalam menciptakan lingkungan yang lebih
mendukung kesehatan mental generasi muda di era digital. Dengan demikian, integrasi
budaya BAKU dan mindfulness Islami merupakan pendekatan yang efektif, relevan, dan
adaptif dalam meningkatkan kesehatan mental generasi muda Muslim, khususnya dalam
menghadapi tantangan dan tekanan di era digital saat ini.

REFRENSI

Agustin, M., & Hidayah, U. (2024). Optimalisasi Pendidikan Islam dalam
Meningkatkan Kesejahteraan Mental Serta Mengurangi Burnout di Kalangan
Pelajar. AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan, 16(2), 198-112.
https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i1.3282

Alfurqan, M. H., & Wirdati, W. (2024). Analisis Penggunaan Website Berbasis Al
dalam Mengerjakan Tugas Akademik pada Mahasiswa Pendidikan Agama Islam
Universitas Negeri Padang. Islamika, 6(4), 1727-1739.
https://doi.org/10.36088/islamika.v6i4.5309

10



Jurnal Pendidikan Buddha dan Isu Sosial Kontemporer
Vol. 7, No. 1, Juni 2025

Amanda, Y., & Syahidin. (2024). Islamic Mindfulness: Prinsip-Prinsip Islam dalam
Menangani Masalah Kesehatan Mental. Jurnal Kajian Ilmiah Interdisiplinier, 8(5),
359-363.

Bayu Aji, R., Khasan, M., & Psikologi, F. (2024). Prilaku Makan Mahasiswa Indekos
Yang Sedang Mengerjakan Skripsi. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 9(4),
375-387.

Hendrikson Febri. (2024). Stres No More: Strategi Efektif Mengelola Stres di Tengah
Kehidupan Digital. Coram Mundo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen,
6(2), 54-71. https://doi.org/10.55606/corammundo.v6i2.383

Khairanis, R., & Aldi, M. (2024). Peran Mindfulness Berbasis Islam terhadap
Kesejahteraan Psikologis Siswa di Era Digital. Akhlak: Journal of Education Behavior
and Religious Ethics, 8(3), 1-15.

Laelatuh, A. (2025). Menemukan Kedamaian: Tinjauan Sistematis Penerapan
Mindfulness pada Remaja. Unpkediri, 3(7), 1-15.

Lie, N., Astika, R., & Sakawama. (2023). Harmoni Di Era Teknologi Gital Dengan
Penerapan Meditasi Buddhis Di Pendidikan Akademik. Jurnal Pendidikan Buddha
Dan Isu Sosial Kontemporer, 5(2), 68-79.

Masrukhin, Ilman Nafi'a, & Sumanta. (2023). Interpretasi Mimpi dalam Perspektif
Haditsdan Teori Sigmund Freud serta Implikasinya Terhadap Pendidikan
Mental. Risalah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 9(2), 792-830.

Mochamad, K. K., Fahrul, R., & Muhammad, A. H. S. (2024). Pengaruh Mindfulness
dan Religiusitas Terhadap Meningkatnya Tingkat Depresi Pada Remaja Muslim
di Kota Kuningan. G-Couns: Jurnal Bimbingan Dan Konseling, 9(1), 337-345.
https://doi.org/10.31316/gcouns.v9il1.6521

Mukhlis. (2024). Signifikansi dan Kontribusi Guru Pendidikan Agama Islam dalam
Pembentukan Karakter Siswa di Lingkungan Sekolah. Integrated Education
Journal, 1(1), 22-42.

Nyayu, N. A, Roudhatul, H., Tria, I. S., Rizki, N., & Risma, A. P. (2025). Dampak Sosial
Media Terhadap Kesehatan Mental Remaja. ANALYSIS: Journal Of Education, 3(2),
184-190.

Triastuti, 1., Siska Nurfauziah, W., & Noviyanti, I. (2024). Tingkat Stres Pada Gen Z
Terhadap Pengaruh Media Sosial. Prosiding Seminar Nasional Manajemen, 4(1),
264-272. http://openjournal.unpam.ac.id/index.php/PSM/index

Wastiyah, F.,, Mutmainnah, B., Subhan, N. I, Santalia, I., & Yusriani, D. (2025).
Integrasi Sholat Sebagai Terapi Emosional Dalam Pendidikan Dan Konseling
Islam. Journal of Islamic Studies | Page, 05(01), 13—40.

11



